
There Will Be Soft Rains

There Will Be Soft Rains / Created on 2026-02-06 / Page 1 of 9

Forschung

Das Verschwinden der Bienen, oder: Die Singularität des Tieres
-

Sre?ko Horvat

Am aktuellen Beispiel des „Bienensterbens“ beleuchtet der Essay des
Philosophen Sre?ko Horvat das allgemeine Verhältnis zwischen Mensch

und Tier

 

   Eine Frau sitzt lesend auf einer Bank im Central Park, zieht sich die
silberne Haarnadel im Essstäbchen-Design aus dem Haar und tötet sich
durch einen Stich in den Hals. Derweil auf einer Baustelle stehen
Arbeiter herum und unterhalten sich, als urplötzlich jemand abstu?rzt.
Weil die Arbeiter davon ausgehen, dass der Mann versehentlich vom
Dach gefallen ist, rennen sie zu der Leiche hinu?ber. Aber es stu?rzt
noch ein Arbeiter ab, dann der dritte und noch einer und noch einer.
Wie auf Magrittes beru?hmtem Gemälde „Golconda“, wo identische, in
dunkle Übermäntel gekleidete Männer mit Bowlerhu?ten vor einem
Hintergrund aus Gebäuden und blauem Himmel herabfallen wie
schwere Regentropfen, katapultiert diese Szene uns in das Universum
des surrealen paranoiden Science-Fiction-Thrillers „The Happening“
aus dem Jahr 2008 unter der Regie von M. Night Shyamalan. Zur
gleichen Zeit erklärt ein Schullehrer, der noch nicht weiß, dass das
Unheil längst seinen Lauf genommen hat, Albert Einstein habe einst
gesagt, die Menschheit könne ohne Honigbienen nicht länger als vier
Jahre u?berleben.

   Heute ist das Verschwinden der Honigbienen keine Nachricht mehr
wert. Wie wir wissen, fing alles damit an, dass im Jahr 2006 in den USA
ganze Bienenvölker schlagartig verschwanden. Seither tritt das
Phänomen u?berall in Europa auf, erstreckt sich von Italien, Spanien,
Griechenland und Belgien u?ber Deutschland, Frankreich, Portugal bis
in die Niederlande und so weiter. Viele Theorien und ein breites
Spektrum möglicher Ursachen wurden diskutiert, eingeschlossen
Pestizide, Parasiten, Viren, Umweltveränderungen und sogar Strahlung
von Mobilfunkmasten. Unter Biologen scheint weiterhin Uneinigkeit zu
herrschen, worin die wahren Ursachen des sogenannten
„Bienensterbens“ liegen. Ein wissenschaftlicher Nachweis konnte bisher
nicht erbracht werden. Allerdings sieht es danach aus, als wu?rde
Einsteins prophetischer Warnung, die Menschheit werde das
Verschwinden der Honigbienen nicht u?berleben, inzwischen
durchgehend zugestimmt. Warum? Weil es ein Drittel der Lebensmittel,
die wir essen, ohne Bienen als wichtigste Bestäuber von Obst, Gemu?se,
Blumen und Feldfru?chten gar nicht geben wu?rde.

   Wenn wir das Problem des Aussterbens von Tieren beliebiger Gattung,
darunter Bienen, in vollem Umfang begreifen wollen, sollten wir uns
Jacques Derrida und seiner Auffassung des Tieres zuwenden. In „Das
Tier, das ich also bin (weiterzuverfolgen)“, einem Vortrag, den er im Juli



There Will Be Soft Rains

There Will Be Soft Rains / Created on 2026-02-06 / Page 2 of 9

1997 auf dem dritten, seinem Werk gewidmeten Kolloquium in Cerisy-
la-Salle gehalten hat, sagt er, dass er gern im Singular den Plural an
Tieren zu verstehen gegeben hätte. Derrida geht sogar so weit, dass er
jeden Akt der Klassifikation, in dem das Tier im Plural postuliert wird,
als „Tiere“, schlicht als Gewalt bezeichnet. „Unter den Nicht-Menschen,
und getrennt von den Nicht-Menschen, gibt es eine immense Vielfalt
anderer Lebender, die sich in keinem Fall – außer durch Gewalt und
interessiertes Verkennen – in die Kategorie dessen homogenisieren
lassen, was man das Tier (l’animal) oder die Tierheit (l’animalité) im
Allgemeinen nennt.“

   Mit anderen Worten, fu?r Derrida ist es von größter Bedeutung,
allgemeines Sprechen u?ber Tiere zu vermeiden. Fu?r ihn gibt es keine
„Tiere“. Wer „Tiere“ sagt, habe nicht nur aufgehört zu verstehen,
sondern sei schon dabei, das Tier in einen Käfig zu sperren. Warum?
Weil es beachtliche Unterschiede zwischen verschiedenen Tierarten gibt.

   Zwei Jahre vor seinem Tod hat Derrida sich erneut mit dieser
Problematik beschäftigt, und zwar in einem Dokumentarfilm unter der
Regie von Kirby Dick und Amy Ziering aus dem Jahr 2002. „Es gibt
keinen Grund, Affen, Bienen, Schlangen, Hunde, Pferde, Arthropoden
und Mikroben in ein und dieselbe Kategorie zu sortieren. Es handelt sich
um radikal andersartige Organismen des Lebens. Sie als ‚Tier‘ zu
bezeichnen und sämtlichst, sowohl den Affen als auch die Ameise, in nur
diese eine Kategorie zu stecken, ist eine äußerst gewaltförmige Geste.
Vor allem aber ist es eine dumme Geste, alles Lebendige, was nicht
menschlich ist, in eine einzige Kategorie zu pressen, theoretisch
lächerlich, und sie hat teil an der nur allzu realen Gewalt, die Menschen
Tieren antun. Das fu?hrt zu Schlachthöfen, zur industriellen
Verarbeitung, zu ihrem Verzehr. All diese Gewalt gegenu?ber Tieren ist
keimhaft in jener begrifflichen Simplifizierung enthalten, die von
‚Tieren‘ im Allgemeinen zu sprechen erlaubt.“

   Gewalt fängt nicht erst im Schlachthof an, sondern mit der
Klassifizierung. Jedes Mal, wenn ich zu klassifizieren versuche, nehme
ich auch schon Bestimmungen vor. Jedes Mal, wenn ich Bestimmungen
vornehme, unterstelle ich die Kenntnis einer besonderen Eigenart,
obwohl das Gegenteil der Fall ist: Ich definiere und klassifiziere gemäß
meiner eigenen Natur. Wie können ein Affe und eine Biene in ein und
dieselbe Kategorie passen, die „Tiere“ genannt wird? Wie kann ein Wal
mit einer Fliege vergleichbar sein?

   Die beste, wenn auch auf den ersten Blick vollkommen absurde
Antwort liefert die fiktive Taxonomie von Tieren, die Jorge Luis Borges
in seiner beru?hmten Erzählung „Die analytische Sprache von John
Wilkins“ vorlegt. Die alternative Taxonomie von „Tieren“, entnommen
einer alten chinesischen Enzyklopädie („Himmlischer Warenschatz
wohltätiger Erkenntnisse“), ordnet jedes Tier einer dieser vierzehn
Kategorien zu:

 

Tiere, die dem Kaiser gehören
einbalsamierte Tiere

gezähmte



There Will Be Soft Rains

There Will Be Soft Rains / Created on 2026-02-06 / Page 3 of 9

Milchschweine
Sirenen

Fabeltiere
herrenlose Hunde

in diese Gruppierung gehörige
die sich wie Tolle gebärden

unzählbare
die mit einem ganz feinen Pinsel aus

   Kamelhaar gezeichnet sind
und so weiter

die den Wasserkrug zerbrochen haben
die von Weitem wie Fliegen aussehen

 

   Besser als jeder anderen Klassifikationskritik gelingt es Borges zu
zeigen, wie arbiträr der Versuch bleiben muss, die Welt zu
kategorisieren. Warum sollte eine fiktive Taxonomie, in der Tiere „dem
Kaiser gehören“ können oder „von Weitem wie Fliegen aussehen“,
fiktiver sein als beispielsweise die Tierklassifikation von Aristoteles oder
die Taxonomie von Linné?

    Es ist kein Zufall, dass Foucault die himmlische Taxonomie von
Borges in seinem Vorwort zu „Die Ordnung der Dinge“ verwendet hat.
Er gesteht ein, wie belustigt, aber auch erschu?ttert er gewesen sei: „Bei
dem Erstaunen u?ber diese Taxonomie“, so heißt es, „erreicht man mit
einem Sprung, was in dieser Aufzählung uns als der exotische Zauber
eines anderen Denkens bezeichnet wird – die Grenze unseres Denkens:
die schiere Unmöglichkeit, das zu denken.“

   Diesem Paradox mu?ssen wir uns stellen: dass wir nämlich genau im
Augenblick der Schöpfung unser eigenes Denksystem begrenzen. „Und
der Mensch gab einem jeden Vieh und Vogel unter dem Himmel und
Tier auf dem Felde seinen Namen; aber fu?r den Menschen ward keine
Gehilfin gefunden, die um ihn wäre.“ (Genesis 2, 20) In der Genesis wird
erzählt, dass Adam die Tiere benannt habe, noch bevor Eva geschaffen
wurde; Sprache war also schon vor den „Tieren“ da. Den vier
verschiedenen Fortbewegungsarten entsprechend klassifiziert die Bibel
die Tiere in vier Gattungen: Gehen, Fliegen, Schwimmen, Kriechen.
Einerseits ist der Akt der Benennung von Tieren ein Akt autoritärer
Gewalt und Herrschaft; andererseits beweist er einmal mehr die
Begrenztheit unserer Welt.
   Wir könnten einen detaillierten Überblick u?ber die Entwicklung der
Klassifikation geben – von den religiösen Texten u?ber die antike
Philosophie inklusive Platon und Aristoteles bis zur Taxonomie von
Linné. Gleichgu?ltig, wie fortgeschritten und ausgeklu?gelt eine neue
Klassifizierung auch sein mag, Borges’ fiktionale Klassifikation wird uns
nicht verloren gehen. Um das „Tier“ wirklich zu verstehen, reicht es
nicht aus, es zu benennen, zu klassifizieren oder zu definieren. Wenn wir
das „Tier“ verstehen wollen, sollten wir in der Lage sein, sein Leiden zu
verstehen.

   Und das fu?hrt uns unausweichlich zu einer der beru?hmtesten
Episoden in der Geschichte der westlichen Philosophie, die von der Figur
des Tieres nicht nur gekennzeichnet, sondern bestimmt wird: zu



There Will Be Soft Rains

There Will Be Soft Rains / Created on 2026-02-06 / Page 4 of 9

Friedrich Nietzsches geistigem Zusammenbruch am 3. Januar 1889 in
Turin. Es gibt viele Deutungen dieser bekannten Geschichte von
Nietzsche, der bewusstlos auf der Piazza Carlo Alberto liegt. In der
beru?hmtesten heißt es,  er sei Zeuge geworden, wie ein
Droschkenkutscher sich u?ber sein Pferd geärgert und angefangen habe,
das arme Tier auszupeitschen. Dieser Anblick habe Nietzsche so gewaltig
erschu?ttert, dass er zu dem Pferd gerannt sei, ihm die Arme schu?tzend
um den Hals geschlungen habe und anschließend zusammengebrochen
sei.

   Sind seine kurzen, als „Wahnbriefe“ bekannten Schriften wirklich die
Manifestation eines „Wahnsinns“? Oder resultieren sie aus dem
unerträglichen Anblick des leidenden Tieres? War das leidende Pferd
tatsächlich nicht mehr als nur ein Auslöser, wie in den meisten
Interpretationen behauptet, oder verhielt es sich so, dass Nietzsche in
der Lage war, den Plural der Tiere im Singular zu vernehmen? Solange
wir „Tiere“ im Plural begreifen, ist es unmöglich, ihr Leiden zu hören.
Sobald wir befähigt sind, die Singularität eines Tieres zu verstehen – die
Welt, die es trägt, die Welt, die sich durch seine bloße Existenz eröffnet,
sowie die Welt, die sich mit seinem Tod schließt – ist es unmöglich, nicht
stumm oder sogar wahnsinnig zu werden wie Nietzsche. Das ist der
Grund, weshalb die meisten von uns noch „zurechnungsfähig“ sind und
so leben, als wu?rden die Tiere um uns herum nicht leiden.

   Paradoxerweise bestand der erste Schritt hin zur Vernichtung der
Singularität eines jeden Tieres ausgerechnet in dem Versuch, den
Singular in der Pluralität von „Tieren“ zu entdecken, nämlich in der
Klassifikation. Anstelle abstrakter „Tiere“ („gehende“, „fliegende“,
„schwimmende“, „kriechende“ wie in der Bibel) verfu?gen wir nunmehr
u?ber präzise Ordnungssyteme, während wir den Tieren gleichzeitig
ferner stehen als je zuvor. Klassifizierung diente dem Zweck der
Rationalisierung, und Rationalisierung diente dem Zweck des
Massenmordes.
   Gibt es einen besseren Beleg als den folgenden? In seiner Biografie
„Mein Leben und Werk“ von 1922 enthu?llt Henry Ford, dass ihm die
Eingebung fu?r die Produktion mittels Fließband kam, als er, damals ein
junger Mann, einen Schlachthof in Chicago besichtigte. Geschlachtete
Tiere, die von Transportketten herabhingen oder auf Laufbändern
lagen, ru?ckten von einem Angestellten zum nächsten vor, und jeder
einzelne dieser Angestellten hatte eine ganz bestimmte Tätigkeit im
Gesamtprozess zu verrichten. Damit zog eine radikale Neuerung in
unsere moderne, industrialisierte Zivilisation ein: Zum ersten Mal
wurden das neutralisierte Töten und damit eine neue Ebene der
Entkopplung des Arbeiters vom Tötungsvorgang eingefu?hrt; zum
ersten Mal wurden Maschinen genutzt, um den Prozess der
Massenschlachtung zu beschleunigen.
   Einerseits war es der Schlachthof, der zur Entwicklung des
Fließbandkapitalismus beigetragen hat, mit zahlreichen Konsequenzen,
die wir heute noch spu?ren und erleben. Andererseits ist es kein
Wunder, dass an der Wand neben dem Schreibtisch Adolf Hitlers im
Hauptquartier der Nazipartei in Mu?nchen ein lebensgroßes Porträt von
Ford hing. Als Hitler 1931 von einem Journalisten der Detroit News
gefragt wurde, was das Ford-Porträt an der Wand zu bedeuten habe,
erwiderte er: „Ich betrachte Henry Ford als meine Inspiration.“ Bald
darauf war Ford der erste Ausländer, der mit dem Adlerschild des
Deutschen Reiches ausgezeichnet wurde, und kurze Zeit später ließ
Hitler aus seiner Inspiration Wirklichkeit werden. Wo konnte die



There Will Be Soft Rains

There Will Be Soft Rains / Created on 2026-02-06 / Page 5 of 9

Rationalität des Tötens, das Fließband als typisches Merkmal des
Schlachthofes ,  bessere  Anwendung f inden a ls  in  den
Konzentrationslagern?
   Nicht nur, dass die Juden in Viehwaggons in die Konzentrationslager
transportiert wurden; die Wachmannschaften der Lager stammten
direkt aus der Fleischindustrie. Wie Charles Patterson in seinem Buch
„Fu?r die Tiere ist jeden Tag Treblinka. Über die Urspru?nge des
industrialisierten Tötens“ gezeigt hat, könnte dies dem Zufall geschuldet
sein. Doch auch der Auschwitz-Kommandant Rudolf Höß besaß eine
Metzgerei; Kurt Franz, letzter Kommandant in Treblinka, war Metzger;
Karl Frenzel, der die Öfen zuerst in Hadamar und anschließend in
Sobibor befeuerte, war ebenfalls Metzger, und nicht zuletzt Heinrich
Himmler hatte eugenische Versuche auf seiner Hu?hnerfarm
durchgefu?hrt. Und selbst Hitlers persönliche Leibwache war Metzger
…

   Viel wichtiger als diese historischen Merkwu?rdigkeiten und
eventuellen Zufälle ist jedoch die Argumentation, auf die Patterson sich
bezieht: Die Domestizierung und Unterwerfung der Tiere war das
Modell, welches die Umwandlung von Menschen in Sklaven inspiriert
hat; und die Zucht domestizierter Tiere fu?hrte zu eugenischen
Maßnahmen wie Zwangssterilisation, Euthanasie und letztlich Genozid.
Obwohl Pattersons Buch viele neue Fragen aufwirft, verweist es darauf,
wie die industrielle Rinderschlachtung zumindest indirekt den Weg zur
Endlösung freigemacht hat. Genau wie das Fließband bei der
Schlachtung von Tieren oder Henry Fords Auto-Produktion den
Grundsätzen von Effektivität und Effizienz geschuldet war, so waren
auch die Fließbänder von Treblinka derselben Zielsetzung verpflichtet.
Genau wie durch das Fließband im Schlachthof eine effizientere Weise
des Tötens entstand, die fu?r die Mörder weniger Stress bedeutete, weil
von jetzt an jeder einfach nur seinen eigenen Job zu erledigen hatte, so
hat das „humane Töten“ einen neuen Beamtentypus wie etwa Adolf
Eichmann hervorgebracht. Töten war jetzt institutionalisiert und
objektiviert.
   Erst als man anfing, die Juden wie Tiere zu behandeln, als eine Gruppe
von Menschen statt im Singular als „Pluralität“ behandelt wurde, die
wiederum in Gestalt genau dieser Pluralität in eine falsche Singularität
transformiert wurde („der Jude“), war es möglich geworden, die
„Endlösung“ zu organisieren. Allerdings darf nicht vergessen werden,
dass der Vergleich zwischen Juden und Tieren keine Erfindung der
Nazis war. So hat beispielsweise schon Martin Luther Juden mit „tollen
Hunden“ und „Schweinen“ gleichgesetzt, und es war Hegel, der die
Auffassung vertrat, Juden könnten nicht der deutschen Kultur
assimiliert werden, weil sie ein „tierisches Dasein“ fristeten. Dabei ist es
gar nicht notwendig, den Blick zuru?ck auf die Vergangenheit zu
richten, wo unsere Gegenwart doch voller ähnlicher Beispiele steckt.
Nach seinem Besuch im Gazastreifen im Jahr 2009 hatte der ehemalige
US-Präsident Jimmy Carter verlauten lassen, dass die Palästinenser dort
„eher wie Tiere denn als menschliche Wesen behandelt“ wu?rden. 2014,
unmittelbar nachdem die neue „Bodeninvasion“ von Gaza begonnen
hatte, äußerte auch der norwegische Arzt Mads Gilbert, der verwundete
palästinensische Kinder versorgte, dass die Palästinenser „ein weiteres
Mal eher wie Tiere behandelt“ wu?rden. Wenn aber eine ganze
Bevölkerung „unmenschlich“ behandelt wird – wie können wir dann
erwarten, dass Menschen mit Tieren anders umgehen? Wenn
menschliche Wesen noch immer nicht befähigt sind, andere Menschen
menschlich zu behandeln – sollten wir uns dann wirklich wundern, dass



There Will Be Soft Rains

There Will Be Soft Rains / Created on 2026-02-06 / Page 6 of 9

niemand u?ber einen Genozid an Tieren spricht?
   Selbstverständlich du?rfen wir die Figur des Genozids weder
missbrauchen noch fu?r erschöpfend diskutiert halten. Aber wie Derrida
in seinem Vortrag „Das Tier, das ich also bin (weiterzuverfolgen)“ zeigt,
wird besagte Figur hier komplizierter: „Es wäre zwar eine Vernichtung
von Arten im Gange, sie wu?rde sich jedoch u?ber die Organisation und
Ausbeutung eines ku?nstlichen, infernalischen, virtuell unendlichen
Überlebens vollziehen, unter Bedingungen, die Menschen fru?herer
Zeiten fu?r monströs gehalten hätten, fu?r außerhalb aller unterstellten
Normen des Lebens, das den Tieren zu eigen ist, die auf diese Weise in
ihrem Überleben oder in ihrer Überbevölkerung selbst ausgelöscht
werden. So als ob, zum Beispiel, Ärzte oder Genetiker (zum Beispiel
nazistische), statt ein Volk in Gaskammern oder Krematorien zu werfen,
mittels ku?nstlicher Befruchtung eine Überproduktion und -
reproduktion von Juden, Zigeunern und Homosexuellen organisieren,
die, immer zahlreicher und immer wohlgenährter, in stetig wachsender
Zahl fu?r ein und dieselbe Hölle bestimmt gewesen wären, nämlich die
der erzwungenen Genexperimente, der Vernichtung durch Gas oder
durch Feuer.“

   Heute sehen wir uns einer Situation gegenu?ber, in der wir den Schritt
u?ber das traditionelle Fließband hinaus schon getan haben. Unsere
Klassifikation von Tieren hat nicht nur die Vorbedingungen fu?r deren
Vernichtung geschaffen, sondern fu?hrte zu einem Albtraum, der in
Derridas Vorhersage des ku?nstlichen Überlebens bereits präsent ist.
Werfen wir einen Blick in einen neuen zweiminu?tigen Spielfilm von
Greenpeace-Aktivisten, in dem eine nahe Zukunft geschildert wird, in
der Bienen vollständig ausgestorben sind. Kein Grund zur Sorge: Felder,
die vormals öde und verwu?stet waren, erholen sich wieder. Weil die
Bienen wieder da sind. Gewöhnliche Bienen, so könnte man glauben;
aber nein, bei diesen kleinen Wunderwerken hochentwickelter
Robotertechnik handelt es sich um NewBees der zweiten Generation.
Ihrem natu?rlichen Gegenpart haushoch u?berlegen, sind sie u?berall
auf der Welt erfolgreich eingefu?hrt worden. Der Antrieb erfolgt
komplett u?ber Solarenergie, weshalb der aufladungsbedingte
Nutzungsausfall einer NewBee sehr gering ist. Durch den Einsatz von
Echtzeit-Triangulationstechnologie weiß jede NewBee, welcher Teil des
Feldes schon bestäubt ist, was wiederum Effizienz und Ertrag
maximiert. Anders als normale Bienen verfu?gen NewBees u?ber eine
vollständige Ausru?stung zur Bekämpfung ihrer natu?rlichen Feinde.
Sobald ein Feind sich nähert, sind die NewBees alarmiert und setzen ein
höchst wirksames Insektizid frei,  das die Bedrohung in
Sekundenschnelle neutralisiert. Nichts kann ihnen Schaden zufu?gen.
NewBees zeigen keine Ermu?dung, der Wartungsaufwand ist minimal,
und die Produktionskosten betragen einen Bruchteil der Kosten, die fu?r
normale Bienen aufgebracht werden mu?ssen. Sie können leicht recycelt,
ersetzt und in Betrieb genommen werden. NewBees fu?gen sich
ausgezeichnet in die Natur ein und sind darauf programmiert, uns nichts
zuleide zu tun …

   Zum Glu?ck ist dies – bislang – nur Science Fiction, wobei die Idee aus
der ku?nstlichen Bestäubung stammt. Aus Fiktion könnte jedoch schon
bald Realität werden, denn an der Harvard-Universität arbeitet ein auf
Mikro-Robotik spezialisiertes Forschungsteam bereits an der
Entwicklung sogenannter „RoboBees“. Dem Projekt „RoboBees“, das
2009 ins Leben gerufen wurde, um den Aufwand fu?r die Erzeugung
eines Roboter-Bienenvolkes zu ermitteln, ist es mittlerweile gelungen,



There Will Be Soft Rains

There Will Be Soft Rains / Created on 2026-02-06 / Page 7 of 9

ku?nstliche Muskeln zu erzeugen, die einen 120-fachen Flu?gelschlag
pro Sekunde zustande bringen. Derzeit forschen die Wissenschaftler an
der  Energieversorgung und an  Funkt ionsweisen  von
Entscheidungsprozessen. Im Sommer 2012 konnten technische
Kernprobleme gelöst werden, die einen ersten kontrollierten Flug der
„RoboBees“ zuließen.

   Es könnte durchaus noch zwanzig Jahre oder mehr dauern, bis die
erste ku?nstliche Bestäubung möglich ist. Trotzdem sollten wir uns
folgende Frage stellen: Falls es den Roboter-Bienen wirklich gelingen
sollte, Felder zu bestäuben und unser Ökosystem im Gleichgewicht zu
halten – worin läge dann die Bedeutung fu?r die Menschheit? Ja, es mag
sein, dass wir entgegen Einsteins Prophezeiung in der Lage sind, die
Vernichtung der Bienen zu u?berleben – aber was hätte das
Verschwinden des Tieres fu?r die Menschheit als solche zu bedeuten?
Was bedeutet der Tod eines Tieres, und was hat es zu bedeuten, wenn
eine ganze Gattung ausstirbt?

   Nach Einschätzung einiger Wissenschaftler könnten um das Jahr 2100
bis zur Hälfte der gegenwärtig vorhandenen Pflanzen- und
Tiergattungen ausgestorben sein. Ja, wir könnten natu?rlich zynisch
fragen, was denn die durch Menschen verursachte Vernichtung
eigentlich sei, verglichen mit mindestens fu?nf Massenvernichtungen in
der Geschichte des Lebens auf der Erde? Was ist zum Beispiel die
derzeitige Artenvernichtung im Holozän im Vergleich mit dem
Massenaussterben an der Perm-Trias-Grenze vor ungefähr 250
Millionen Jahren, bei dem schätzungsweise 90 Prozent der damaligen
Arten ausgelöscht wurden? Können wir uns u?berhaupt vorstellen,
welche Art Leben es in jenem Zeitalter gab und wie unbedeutend unsere
eigene Existenz sich aus besagter Perspektive ausnimmt? Rein technisch
gesehen, gibt es Leben nach Menschen oder, wie Alan Weisman es in
seinem Sachbuch formuliert hat, in dem er sich damit beschäftigt, was
wohl mit der natu?rlichen und bebauten Umwelt geschähe, wenn
menschliche Wesen plötzlich verschwänden – da ist eine „Welt ohne
uns“. In diesem Fall sind sogar wir, die Menschen, eine Gattung, die mit
Leichtigkeit verschwinden könnte; schon nach fu?nfhundert oder
tausend Jahren existierten nur noch wenige (radioaktives Material,
Bronzestatuen oder Keramik) oder gar keine Beweise mehr, dass es uns
je gegeben hat.

   Unser gegenwärtiges Verhältnis zur Natur ist ambivalent. Einerseits
leben wir tatsächlich im sogenannten „Anthropozän“, also einem
Zeitalter, in dem menschliche Aktivitäten weltweit erhebliche
Auswirkungen auf das Ökosystem nach sich ziehen, was unser Einfluss
auf das Verhalten von Bienen am besten illustriert. Und es könnte sein,
dass wir sogar noch einen Schritt u?ber die These vom „Anthropozän“
hinausgehen und beru?cksichtigen mu?ssen, was Timothy Morton als
„Ökologie ohne Natur“ bezeichnet hat. Laut Morton besteht das
Haupthindernis im Nachdenken u?ber die Umwelt in der Idee von Natur
als solcher; wir hingegen mu?ssten den denaturalisierten Charakter von
Natur als solcher akzeptieren. Es gehe weniger darum, dass die
Menschen die Natur aus ihrem Gefu?ge bringen, sondern Natur selbst
befinde sich nicht im Gleichgewicht. Anders ausgedru?ckt, genau dieser
chaotische Charakter ist es – gewaltige Kata-strophen, Stu?rme, Fluten
etc.  – der der Natur selbst entspricht.  (Die Folgen der
„Naturkatastrophen“ sind selbstverständlich nicht naturgemäß, sondern



There Will Be Soft Rains

There Will Be Soft Rains / Created on 2026-02-06 / Page 8 of 9

bereits geprägt von menschlichen Eingriffen – so etwas wie eine
„Naturkatastrophe“ gibt es nicht!)
   Und damit haben wir die andere Seite der Medaille vor Augen: Natur
ist nicht immer schon das unschuldige Opfer, und nicht immer ist es
menschlicher Einfluss, der die Natur verändert „Eyjafjallajökull“ ist,
ganz gleich, wie oft wir diesen seltsamen Namen schon gehört haben,
noch immer nicht einfach auszusprechen. Trotzdem hat dieser
isländische Vulkan das menschliche „Business as usual“ vollständig zum
Erliegen gebracht. Infolge seines Ausbruchs waren die europäischen
Airlines fast eine ganze Woche lang lahmgelegt. Mehr als 64.000 Flu?ge
waren verspätet oder wurden ganz gestrichen, Millionen Reisende
betroffen. Was fu?r uns Menschen nach einer Katastrophe aussieht, ist
also exakt das Gegenteil: nämlich „Eyjafjallajökull“ und nicht unser
ökologischer Kampf, durch den der CO2-Fußabdruck der Airlines in
einem Ausmaß verringert werden konnte, der dem jährlichen Output
mehrerer kleiner Staaten zusammen entspricht.
   Diese zwei Seiten der Medaille eröffnen eine unerwartete Wendung. Es
ist nicht nur das Tier, sondern die menschliche Gattung selbst, die bald
verschwinden könnte. Aus welchen Gru?nden auch immer die Bienen
verschwunden sein mögen, die offizielle Tagline von Shyamalans „The
Happening“ scheint die Sache sehr gut zu beschreiben: „We’ve sensed it.
We’ve seen the signs. Now … it’s happening.“ Das, was in „The
Happening“ geschieht, ist eine verhängnisvolle Katastrophe, in der
Menschen rund um die großen Städte an der Ostku?ste der Vereinigten
Staaten auf rätselhafte Weise sterben, und alles sieht danach aus, als sei
die Natur die Ursache. Schon bald erweist sich, dass Pflanzen bei dem
Versuch, drohende Gefahren abzuwehren, ein geheimnisvolles
Nervengift freisetzen, das jeden, der damit in Beru?hrung kommt, zum
Suizid verleitet.

   Niemand wu?rde wohl widersprechen (zumindest kein Mensch), dass
das Verschwinden der Menschen das Verschwinden einer Welt bedeutet.
Zwar wäre es immer noch eine „Welt ohne uns“, aber nicht mehr die
gleiche Welt. Wir sollten uns jetzt vorstellen, wie „die Tiere“ die
sterbenden Menschen beobachten und uns lediglich als Pluralität
begreifen („die Menschen“). Wenn das Verschwinden eines einzigen
Menschen das Verschwinden einer ganzen Welt bedeutet (denken wir
beispielsweise an die allerletzten Sprecher seltener menschlicher
Sprachen) – warum wird das Leiden eines Tieres dann nicht auch als
Leiden oder Verschwinden einer Singularität begriffen, nicht nur als
Tod eines Tieres, sondern als Verschwinden einer Welt? Vielleicht ist es
an der Zeit, die gängige Behauptung umzukehren: „Tiere“ sind
möglicherweise nicht so sehr abhängig von uns (weil sie nach unserem
Verschwinden als Gattung sicherlich weiterhin existieren wu?rden),
sondern es wäre zu fragen, wie sehr wir von ihnen abhängig sind, von
eben ihrer Singularität. Warum denken Sie nicht einfach daru?ber nach,
wenn Ihnen das nächste Mal eine Biene begegnet?

--

Der Text wurde veröffentlicht mit freundlicher Genehmigung der
Kulturstiftung des Bundes. Er erschien erstmals im Magazin #23 der

Kulturstiftung des Bundes im Herbst/Winter 2014.

Deutsche Übersetzung: Jutta Nickel
© Sämtliche auf dieser Seite veröffentlichten Texte, Bilder und

https://www.kulturstiftung-des-bundes.de/cms/de/index.html
https://www.kulturstiftung-des-bundes.de/cms/de/mediathek/magazin/magazin23/index.html


There Will Be Soft Rains

There Will Be Soft Rains / Created on 2026-02-06 / Page 9 of 9

Informationen unterliegen - sofern nicht anders gekennzeichnet - dem
Copyright der Autoren und können nur mit Erlaubnis der Rechteinhaber

veröffentlicht werden.

Beitrag editiert von Stefan Vicedom


